Die Gottliche Mutter und die Ernte
A297 Sonntagsansprache, 6. Oktober 1957, St Mary Abbots Place, London, Erntedank

Geliebte Kinder der Erde, wir kommen zu euch durch die Liebe und wir bringen Liebe, um euch zu
segnen und zu unterstiitzen.

Wir sprechen zu einer grolen Versammlung. Wir mdchten, dass die hier in einem irdischen Korper
Anwesenden das erkennen — die grof3e Schar der geistigen Wesen. Auch sprechen wir zu den vielen
Hunderten, die unsere Worte lesen werden und wir hoffen, dass ihr beim Lesen im Innersten spiirt,
dass ihr angesprochen wurdet wie alle Anwesenden und alle, die im Geist anwesend sind. Wir
sprechen von der Liebe Gottes.

Falls euer Leben einsam und 6de ist, also euer irdisches Leben, mdchten wir, dass ihr nach oben
schaut. Erhebt euer Herz und bemiiht euch, mit euren inneren Augen die himmlische Schar zu
erblicken, die Engel und Erzengel und die ganze himmlische Schar, die sich um euer Gliick, eure
Entwicklung und euer Wohlergehen kiimmert. Das ist keine Ubertreibung; wir meinen das alles
wirklich wortlich. Sagte nicht der Meister Jesus: ,,Jedes Haar auf eurem Kopf ist gezdhlt. Kein
Sperling fallt zu Boden, von dem euer Vater im Himmel nichts wiisste?* Thr alle werdet gehalten im
Geist und Herzen Gottes. Ihr konnt weder Gott noch Seinen Gesetzen entkommen. Genau das
wollen wir an diesem Erntedank herausstellen: das Gesetz Gottes.

Nun liebe Briider, seht zuallererst um euch herum die Schonheit der Friichte, der Blumen und der
Erzeugnisse von Mutter Gott hier vor euch. Denkt daran, dass der Mensch mit seiner ganzen
Wissenschaft diese Gaben nicht produzieren konnte. Diese Gaben stromen aus Gott hervor. Sie
dienen eurem korperlichen Wohlbefinden. Sie befriedigen die Bediirfnisse des Korpers und sie
befriedigen die Bediirfnisse der Seele. In ihrer Schonheit, ihrem Fortdauern reproduzieren sie sich
immer wieder zum Wohle der Menschheit. Uberlegt kurz, was mit euch auf der Erde geschehen
wiirde, wenn sie nicht erzeugt werden wiirden. Thr wiirdet verkiimmern und sterben. Und wie
werden diese Erzeugnisse gegeben? Wie kommen sie zu euch? Sie kommen durch die Fiirsorge
Gottes, durch die Liebe Gottes, der um eure Bediirfnisse weil3, durch das Licht und die Warme der
Sonne, durch die ausgleichende Feuchtigkeit im Himmel und den sanften Regen, der auf die Erde
fallt. Der Mensch muss zwar auch viel arbeiten bis zur Ernte dieser Erzeugnisse und er muss auch
die Samen ausbringen. Diese Arbeit ist vielleicht der Notwendigkeit geschuldet, aber sie ist mehr
als eine Notwendigkeit. Etwas in der Seele des Menschen liebt Mutter Erde, er geht gern mit dem
Boden um und pflanzt auch gerne. Hier haben wir die iiberaus schone Durchdringung des Geistes
mit der Materie. Denkt doch an die erstaunliche Liebe und den gottlichen Plan, die diese
angenehmen Dinge wachsen lieBen und euch erndhren und euer Verlangen nach Schonheit in der
Natur und in der Landschaft stillen. Alle diese erstaunlichen Gaben sind Dein, oh Herr, und wir
danken Dir dafiir.

Wir haben den Eindruck, ihr Lieben, dass es in der jetzigen Zeit (sic) von grundlegender Bedeutung
ist, den geistigen Aspekt der Ernte nicht auler Acht zu lassen — den geistigen Aspekt des Sdens, des
Pflegens und des Reifens — weil es in der Mechanisierung eurer modernen Zeit eine Tendenz gibt,
die geistige Essenz beim Gedeihen der Erzeugnisse der Erde in Vergessenheit geraten zu lassen
(sic). Das geschieht, wenn die Augen der Leute nicht offen sind fiir die erstaunliche Liebe Gottes
und die Kraft, welche die Ernte hier bereitstellt, damit ihr sie einbringt.

In vergangenen Zeiten, ehe den Menschen die Mechanisierung bekannt war und ehe sie ihren
Verstand fiir die Kraft der Physik gedffnet hatten, lebten die Leute in so etwas wie einer Utopia, der
schonen Welt der Natur. Wir stimmen euch zu, dass der Verstand noch nicht so entwickelt war wie
heute. Wir stimmen auch zu, dass es zum geistigen Wachstum des Menschen gehort, den Verstand
zu entwickeln. Auch muss ihm die Einsicht in die Wissenschaft kommen, denn wie konnte er sonst
das Universum und den Kosmos und alle die geistigen Wunder erfassen, die es fiir ihn in der
Zukunft zu begreifen gibt?

Aber wir blicken jetzt zuriick auf diese vergangenen Zeiten und hoffen, die Erinnerung an jene Tage



geht nicht verloren. Daher wiederholen wir fiir euch in der heutigen Zeit, dass der Mensch in jenen
weit entfernten Tagen eine Zeremonie abhielt, eine geistige Zeremonie fiir dieses Sden und Ernten.
Er bestieg nicht das Ungeheuer aus Eisen und pfliigte sich riicksichtslos seinen Weg durch die
sanften Wiesen. Er hatte einfachere Geréte, um die Erde zu pfliigen. Dann kamen die Leute
scharenweise in einem groflen Kreis rund um das zu bearbeitende Feld zusammen. Eine religiose
Zeremonie fand statt und die Priester kamen in tiefem Ernst, nicht unwissend, sondern mit einem
tiefen Wissen um die okkulten Krifte, die sie anriefen und sprachen eine Invokation. Sie riefen den
GroBen Weillen Geist, dass er die Erde und die Saat segnen moge. Da ergossen sich die Strahlen,
die kosmischen Strahlen der Sonne in die Erde. Diese Strahlen erweckten die Samen zum Leben.
Dann wurde der sanfte Regen herbeigerufen, um die Erde zu wissern: Schwester Sonne, Bruder
Wasser — die fiir das Keimen der Samen so wichtig sind. Wir mochten das Wasser in der
Atmosphire und in den Wolken mit der Seele vergleichen, welche die physische Natur umgibt. Wie
ihr wisst, assoziieren wir immer die Seele, das Psychische mit dem Element Wasser.

Was wir jetzt herausstellen wollen ist die schone Zeremonie, die das Ausbringen der Samen
begleitete. Ihr habt noch eine schwache Erinnerung an diese Zeremonie beim Gottesdienst zu
Christi Himmelfahrt in der Kirche. Wir mdchten aber eure Aufmerksamkeit auf das Licht und die
Kraft der Seele der Erde lenken, auf die Liebe der Géttlichen Mutter fiir ihre Kinder. Die Alten
verehrten immer die Gottliche Mutter, weil sie bei ihr die immer wiederkehrende Geburt sahen —
die Mutter im Tierreich, im Reich der Natur, im Reich der essbaren Pflanzen und im Reich der
Menschen. Sie hatten den Beweis vor Augen fiir einen Goéttlichen Erzeuger, fiir Einen, Der immerzu
der Erde Nahrung spendete und Der seine Art fortwahrend reproduzierte. Die Grofle Mutter wurde
in den Religionen der fritheren Zeit unter vielen Namen verehrt. Der euch vertrauteste Name ist der
der Heiligen Mutter Maria.

Legt das nur nicht als reinen Aberglauben beiseite, sondern bedenkt: Es gibt eine Ursache, einen
Grund, die Erste Ursache, die von der ganzen Menschheit in der Vergangenheit bewusst verehrt
wurde — in der jetzigen Zeit unbewusst verehrt wird — die Ernte und das Ausbringen der Samen.
Und die Ernte auf der irdischen Ebene ist lediglich ein Hinweis fiir euch — fiir diejenigen, die wir
Kinder des Lichts nennen — der euch an das Ausbringen der Samen Gottes, des Saatatoms Christi im
menschlichen Herzen erinnern soll. Schaut, der Gottliche Vater-Mutter Gott hat die Menschheit
nicht nur mit der Nahrung der Erde versorgt, sondern hat auch fiir die Nahrung des Geistes gesorgt.
Wenn der Mensch lernt, nach innen zu schauen, auf die inneren Ebenen, in die geistigen Welten, in
das Sommerland, in himmlische Ebenen, sieht er dort wieder eine Darbietung des Groflen
Sdmannes und des Erntenden, Desjenigen, der die Ernte, die goldene Ernte der Seele und des
Geistes einbringt.

Ihr habt einer Lesung zugehort, die von den Briidern inspiriert wurde, die jetzt bei uns sind,
unsichtbar flir euch - fiir einige von euch, aber wir hoffen, sichtbar fiir andere: die Briider, die diese
Lesung inspiriert haben. Wir mochten ein paar Worte sagen zu dieser au3erordentlichen Parabel
unseres geliebten Bruders, des Meisters Jesus, zum Ausséden des Samens, der Geburt der Kréfte in
der Natur, die von allen Religionen aller Zeiten als Gut und Bdse dargestellt wurden. Der gute
Samen ist das Wort der Liebe. Gott ist Liebe. Gott hat ins Herz des Menschen den Drang zu lieben
eingepflanzt. Seite an Seite dazu ist das, was das Bose genannt wird, das niedere Selbst, das
fleischlich-sinnliche Selbst, das der Same, die Ursache des Unkrauts ist, das mit dem Weizen
heranwiéchst. Aber bedenkt auch, dass das sogenannte Bose, das fleischliche Leben, der Anstof3 oder
die Anstrengung ist. Es ist der Drang, der den Samen der Goéttlichen Liebe zum Wachstum drédngt.
Und Jesus sagte: ,,Reiflt die Unkrduter nicht aus. Lasst sie zusammen mit dem Weizen

wachsen.* Das heil}t, das sogenannte Bose ist die Kraft, die immerzu das Wachstum des Weizens
hervorbringt und forciert, das die Wurzeln kraftigt und den Weizen dazu bringt, sehr starke Wurzeln
zu entwickeln, weil er starke Wurzeln braucht, damit ihn nicht die Unkriuter iiberwuchern. Die
Unkréuter tragen zur Kréftigung des wachsenden Weizens bei.

Im menschlichen Leben kommt doch die Zeit, wenn Kummer und Schmerz im Herzen und in der
Seele wiiten mit bitterer Qual, mit der lduternden Pein des Feuers. Ohne diese Pein, dieses Brennen



in der Seele wegen des Kummers géibe es keine Lauterung und keine Ernte. Es muss lduternde
Feuer geben, die durch die Seele fegen und die Griaser und Unkréuter verbrennen, ehe es zur Ernte
kommt. Diese Lauterung findet entweder vor oder nach dem Tod statt, aber es ist ein gottliches
Gesetz. Und es ist ein Gesetz der Liebe.

Gott hat euch nicht nur die Friichte der Erde gegeben, sondern ebenso die geistigen Friichte. Er hat
auch veranlasst, dass die Uralte Weisheit, die Grofle Wahrheit, die Go6ttliche Wahrheit fiir die
Menschen durch alle Zeitalter hindurch wiederholt und in einer Form présentiert wird, die den
Bediirfnissen der Menschen zur jeweiligen Zeit entsprach, in der sich die Religion etablierte. Gott
ist immer bei den Menschen geblieben und hat sie nie ohne diese Darlegung der Géttlichen
Wahrheit gelassen.

Eines der schonsten Symbole in eurer christlichen Religion, aber auch in anderen jetzt nicht mehr
bekannten Religionen ist die Zeremonie der Kommunion mit dem Brot und dem Wein. Das Brot ist
das Symbol fiir die Erde, das Symbol fiir das Erdenleben, wie auch fiir das Heilige Brot, das vom
Himmel kommt, um nicht nur das physische Leben zu erhalten, sondern auch das Leben der Seele.
Der Wein, der aus den Friichten gepresst wird, der Fruchtsaft und das dem Fruchtsaft zugefiigte
kristallklare Wasser flihren zur Erfrischung, die der Geist braucht. Da haben wir die zwei alten
Symbole, die ihr in eure Seele aufnehmen sollt. ,,Zur Erinnerung®, sagte Er, oder zumindest lauten
die Worte bei eurer christlichen Kommunion ,,Zu meinem Gedéachtnis®“. Zum Gedéachtnis an den
Schopfer und den Geist des Christos, den Geist des Christos, den Samen, der ins menschliche Herz
gelegt wird. Dieser kann nur wachsen, wenn er ermutigt und gendhrt wird. Und eine der
kraftvollsten Quellen der Ermutigung ist diese wahrhaftige, wahre geistige Kommunion. Ihr braucht
dafiir nicht unbedingt zu einem Priester einer herkdémmlichen Kirche gehen; ihr konnt in eurem
eigenen Heiligtum niederknien, in eurem innersten Sanktuarium. Falls du kein Sanktuarium
zuhause hast, hast du doch immer das Heiligtum in deinem Herzen. Du kannst in diese Lodge
kommen, um zu beten, oder in irgendein anderes irdisches, materielles Gebaude, aber denke immer
daran, du musst immer deine Sinne fiir die d&ufleren Dinge verschlieen und dann in dem Frieden
und der Stille deines Geistes vor dem Altar in deinem Heiligtum des Licht niederknien, im
Sanktuarium deines Herzens. Dort kommt Er mit Seinen dienenden Engeln auf jeden Fall. Sie
kommen immer.

Und Er bietet dir das Brot des Lebens an, die geistige Verwirklichung Seines ewigen Lebens und
deines ewigen Lebens. Und Er bietet dir das Symbol des Gralskelchs an. Er mag schlicht sein, er
mag sehr schon gestaltet sein — in jedem Fall enthilt er das, was fiir dich lebenswichtig ist, flir dein
geistiges Leben, fiir deine Entwicklung, dein Wachstum und deine endgiiltige Befreiung von allen
weltlichen Verflechtungen und Verstrickungen. Mein Kind, nimm dieses Brot, nimm diesen
geistigen Wein in der Stille deines innersten Heiligtums.

Und schau, deine Augen werden gedftnet fiir die Engelscharen. Die Gestalt des Anfiihrers der
himmlischen Heerscharen, des grof3en St. Michael auf einem weillen Pferd, strahlend vor Licht. Er
kommt mit all den Engelskriaften und den himmlischen Scharen und sie preisen, jubilieren und
danken dem Schopfer fiir die ganzen Friichte der Erde und des Himmels, und das, meine Kinder, ist
eure letzte Einweihung, das Freiwerden fiir die Herrlichkeit des geistigen Lebens. Diese muss
allerdings erworben werden durch stindiges Arbeiten am Selbst, am niederen Selbst, am
fleischlichen Selbst. Dieser Himmel muss gewonnen werden, indem man die Schonheit der Liebe
immerzu im menschlichen Leben nach auBlen bringt. Gebt Liebe. Gebt Liebe und akzeptiert die
Liebe Gottes dadurch, dass ihr die Umstdnde akzeptiert, in die Er euch gestellt hat. Das ist nicht
altmodisch. Glaubt mir, der Mensch muss sein Bestes geben in der Lage, in die ihn Gott gestellt hat.
Das wurde in der Vergangenheit materiell ausgelegt. Wir mochten, dass ihr Kinder des Lichts das
auf die rechte Weise auslegt. Wendet euch in jeder Situation, die euch begegnet, demditig an euren
Vater-Mutter Gott und sagt: ,,Dein Wille geschehe, Herr, Du weil3t, was gut ist fiir meine Seele. Ich
bitte um Geduld, um auszuharren, bis meine Schulden gezahlt und meine Lektionen gelernt

sind.” Meine Kinder, dann senkt sich ein tiefer, wunderbarer Frieden iiber euch. Und diesem tiefen
Frieden entspringt eine grofle Freude, eine iiberirdische Freude. Dann wisst ihr, dass ihr die Ernte
eurer Miihen einbringt, denn Er und seine Engel heiflen dich mit diesen Worten willkommen: ,,Gut



gemacht, du guter, getreuer Diener. Geniele jetzt die Ernte deiner Miihe.*

Gott segne euch alle. Liebt Gott so wie Er euch zuerst geliebt hat.

Brother Faithful:

Gangz sicher war heute Abend eine grofle Kraft fiir den Frieden im menschlichen Herzen, fiir die
Erleuchtung und fiir den Segen mit uns.

Copyright © The White Eagle Lodge 1936 — 2022
Ubersetzung: Copyright © White Eagle Centre Deutschland e.V.



