
Die Göttliche Mutter und die Ernte 
A297 Sonntagsansprache,  6. Oktober 1957,  St Mary Abbots Place, London, Erntedank 

 
Geliebte Kinder der Erde, wir kommen zu euch durch die Liebe und wir bringen Liebe, um euch zu 
segnen und zu unterstützen. 
 
Wir sprechen zu einer großen Versammlung. Wir möchten, dass die hier in einem irdischen Körper 
Anwesenden das erkennen – die große Schar der geistigen Wesen. Auch sprechen wir zu den vielen 
Hunderten, die unsere Worte lesen werden und wir hoffen, dass ihr beim Lesen im Innersten spürt, 
dass ihr angesprochen wurdet wie alle Anwesenden und alle, die im Geist anwesend sind. Wir 
sprechen von der Liebe Gottes.  
Falls euer Leben einsam und öde ist, also euer irdisches Leben, möchten wir, dass ihr nach oben 
schaut. Erhebt euer Herz und bemüht euch, mit euren inneren Augen die himmlische Schar zu 
erblicken, die Engel und Erzengel und die ganze himmlische Schar, die sich um euer Glück, eure 
Entwicklung und euer Wohlergehen kümmert. Das ist keine Übertreibung; wir meinen das alles 
wirklich wörtlich. Sagte nicht der Meister Jesus: „Jedes Haar auf eurem Kopf ist gezählt. Kein 
Sperling fällt zu Boden, von dem euer Vater im Himmel nichts wüsste?“ Ihr alle werdet gehalten im 
Geist und Herzen Gottes. Ihr könnt weder Gott noch Seinen Gesetzen entkommen. Genau das 
wollen wir an diesem Erntedank herausstellen: das Gesetz Gottes. 
Nun liebe Brüder, seht zuallererst um euch herum die Schönheit der Früchte, der Blumen und der 
Erzeugnisse von Mutter Gott hier vor euch. Denkt daran, dass der Mensch mit seiner ganzen 
Wissenschaft diese Gaben nicht produzieren könnte. Diese Gaben strömen aus Gott hervor. Sie 
dienen eurem körperlichen Wohlbefinden. Sie befriedigen die Bedürfnisse des Körpers und sie 
befriedigen die Bedürfnisse der Seele. In ihrer Schönheit, ihrem Fortdauern reproduzieren sie sich 
immer wieder zum Wohle der Menschheit. Überlegt kurz, was mit euch auf der Erde geschehen 
würde, wenn sie nicht erzeugt werden würden. Ihr würdet verkümmern und sterben. Und wie 
werden diese Erzeugnisse gegeben? Wie kommen sie zu euch? Sie kommen durch die Fürsorge 
Gottes, durch die Liebe Gottes, der um eure Bedürfnisse weiß, durch das Licht und die Wärme der 
Sonne, durch die ausgleichende Feuchtigkeit im Himmel und den sanften Regen, der auf die Erde 
fällt. Der Mensch muss zwar auch viel arbeiten bis zur Ernte dieser Erzeugnisse und er muss auch 
die Samen ausbringen. Diese Arbeit ist vielleicht der Notwendigkeit geschuldet, aber sie ist mehr 
als eine Notwendigkeit. Etwas in der Seele des Menschen liebt Mutter Erde, er geht gern mit dem 
Boden um und pflanzt auch gerne. Hier haben wir die überaus schöne Durchdringung des Geistes 
mit der Materie. Denkt doch an die erstaunliche Liebe und den göttlichen Plan, die diese 
angenehmen Dinge wachsen ließen und euch ernähren und euer Verlangen nach Schönheit in der 
Natur und in der Landschaft stillen. Alle diese erstaunlichen Gaben sind Dein, oh Herr, und wir 
danken Dir dafür. 
 
Wir haben den Eindruck, ihr Lieben, dass es in der jetzigen Zeit (sic) von grundlegender Bedeutung 
ist, den geistigen Aspekt der Ernte nicht außer Acht zu lassen – den geistigen Aspekt des Säens, des 
Pflegens und des Reifens – weil es in der Mechanisierung eurer modernen Zeit eine Tendenz gibt, 
die geistige Essenz beim Gedeihen der Erzeugnisse der Erde in Vergessenheit geraten zu lassen 
(sic). Das geschieht, wenn die Augen der Leute nicht offen sind für die erstaunliche Liebe Gottes 
und die Kraft, welche die Ernte hier bereitstellt, damit ihr sie einbringt. 
In vergangenen Zeiten, ehe den Menschen die Mechanisierung bekannt war und ehe sie ihren 
Verstand für die Kraft der Physik geöffnet hatten, lebten die Leute in so etwas wie einer Utopia, der 
schönen Welt der Natur. Wir stimmen euch zu, dass der Verstand noch nicht so entwickelt war wie 
heute. Wir stimmen auch zu, dass es zum geistigen Wachstum des Menschen gehört, den Verstand 
zu entwickeln. Auch muss ihm die Einsicht in die Wissenschaft kommen, denn wie könnte er sonst 
das Universum und den Kosmos und alle die geistigen Wunder erfassen, die es für ihn in der 
Zukunft zu begreifen gibt? 
Aber wir blicken jetzt zurück auf diese vergangenen Zeiten und hoffen, die Erinnerung an jene Tage 



geht nicht verloren. Daher wiederholen wir für euch in der heutigen Zeit, dass der Mensch in jenen 
weit entfernten Tagen eine Zeremonie abhielt, eine geistige Zeremonie für dieses Säen und Ernten. 
Er bestieg nicht das Ungeheuer aus Eisen und pflügte sich rücksichtslos seinen Weg durch die 
sanften Wiesen. Er hatte einfachere Geräte, um die Erde zu pflügen. Dann kamen die Leute 
scharenweise in einem großen Kreis rund um das zu bearbeitende Feld zusammen. Eine religiöse 
Zeremonie fand statt und die Priester kamen in tiefem Ernst, nicht unwissend, sondern mit einem 
tiefen Wissen um die okkulten Kräfte, die sie anriefen und sprachen eine Invokation. Sie riefen den 
Großen Weißen Geist, dass er die Erde und die Saat segnen möge. Da ergossen sich die Strahlen, 
die kosmischen Strahlen der Sonne in die Erde. Diese Strahlen erweckten die Samen zum Leben. 
Dann wurde der sanfte Regen herbeigerufen,  um die Erde zu wässern: Schwester Sonne, Bruder 
Wasser – die für das Keimen der Samen so wichtig sind. Wir möchten das Wasser in der 
Atmosphäre und in den Wolken mit der Seele vergleichen, welche die physische Natur umgibt. Wie 
ihr wisst, assoziieren wir immer die Seele, das Psychische mit dem Element Wasser.   
Was wir jetzt herausstellen wollen ist die schöne Zeremonie, die das Ausbringen der Samen 
begleitete. Ihr habt noch eine schwache Erinnerung an diese Zeremonie beim Gottesdienst zu 
Christi Himmelfahrt in der Kirche. Wir möchten aber eure Aufmerksamkeit auf das Licht und die 
Kraft der Seele der Erde lenken, auf die Liebe der Göttlichen Mutter für ihre Kinder. Die Alten 
verehrten immer die Göttliche Mutter, weil sie bei ihr die immer wiederkehrende Geburt sahen – 
die Mutter im Tierreich, im Reich der Natur, im Reich der essbaren Pflanzen und im Reich der 
Menschen. Sie hatten den Beweis vor Augen für einen Göttlichen Erzeuger, für Einen, Der immerzu 
der Erde Nahrung spendete und Der seine Art fortwährend reproduzierte. Die Große Mutter wurde 
in den Religionen der früheren Zeit unter vielen Namen verehrt. Der euch vertrauteste Name ist der 
der Heiligen Mutter Maria. 
Legt das nur nicht als reinen Aberglauben beiseite, sondern bedenkt: Es gibt eine Ursache, einen 
Grund, die Erste Ursache, die von der ganzen Menschheit in der Vergangenheit bewusst verehrt 
wurde – in der jetzigen Zeit unbewusst verehrt wird – die Ernte und das Ausbringen der Samen. 
Und die Ernte auf der irdischen Ebene ist lediglich ein Hinweis für euch – für diejenigen, die wir 
Kinder des Lichts nennen – der euch an das Ausbringen der Samen Gottes, des Saatatoms Christi im 
menschlichen Herzen erinnern soll. Schaut, der Göttliche Vater-Mutter Gott hat die Menschheit 
nicht nur mit der Nahrung der Erde versorgt, sondern hat auch für die Nahrung des Geistes gesorgt. 
Wenn der Mensch lernt, nach innen zu schauen, auf die inneren Ebenen, in die geistigen Welten, in 
das Sommerland, in himmlische Ebenen, sieht er dort wieder eine Darbietung des Großen 
Sämannes und des Erntenden, Desjenigen, der die Ernte, die goldene Ernte der Seele und des 
Geistes einbringt. 
 
Ihr habt einer Lesung zugehört, die von den Brüdern inspiriert wurde, die jetzt bei uns sind, 
unsichtbar für euch - für einige von euch, aber wir hoffen, sichtbar für andere: die Brüder, die diese 
Lesung inspiriert haben. Wir möchten ein paar Worte sagen zu dieser außerordentlichen Parabel 
unseres geliebten Bruders, des Meisters Jesus, zum Aussäen des Samens, der Geburt der Kräfte in 
der Natur, die von allen Religionen aller Zeiten als Gut und Böse dargestellt wurden. Der gute 
Samen ist das Wort der Liebe. Gott ist Liebe. Gott hat ins Herz des Menschen den Drang zu lieben 
eingepflanzt. Seite an Seite dazu ist das, was das Böse genannt wird, das niedere Selbst, das 
fleischlich-sinnliche Selbst, das der Same, die Ursache des Unkrauts ist, das mit dem Weizen 
heranwächst. Aber bedenkt auch, dass das sogenannte Böse, das fleischliche Leben, der Anstoß oder 
die Anstrengung ist. Es ist der Drang, der den Samen der Göttlichen Liebe zum Wachstum drängt. 
Und Jesus sagte: „Reißt die Unkräuter nicht aus. Lasst sie zusammen mit dem Weizen 
wachsen.“ Das heißt, das sogenannte Böse ist die Kraft, die immerzu das Wachstum des Weizens 
hervorbringt und forciert, das die Wurzeln kräftigt und den Weizen dazu bringt, sehr starke Wurzeln 
zu entwickeln, weil er starke Wurzeln braucht, damit ihn nicht die Unkräuter überwuchern. Die 
Unkräuter tragen zur Kräftigung des wachsenden Weizens bei. 
Im menschlichen Leben kommt doch die Zeit, wenn Kummer und Schmerz im Herzen und in der 
Seele wüten mit bitterer Qual, mit der läuternden Pein des Feuers. Ohne diese Pein, dieses Brennen 



in der Seele wegen des Kummers gäbe es keine Läuterung und keine Ernte. Es muss läuternde 
Feuer geben, die durch die Seele fegen und die Gräser und Unkräuter verbrennen, ehe es zur Ernte 
kommt. Diese Läuterung findet entweder vor oder nach dem Tod statt, aber es ist ein göttliches 
Gesetz. Und es ist ein Gesetz der Liebe.  
Gott hat euch nicht nur die Früchte der Erde gegeben, sondern ebenso die geistigen Früchte. Er hat 
auch veranlasst, dass die Uralte Weisheit, die Große Wahrheit, die Göttliche Wahrheit für die 
Menschen durch alle Zeitalter hindurch wiederholt und in einer Form präsentiert wird, die den 
Bedürfnissen der Menschen zur jeweiligen Zeit entsprach, in der sich die Religion etablierte. Gott 
ist immer bei den Menschen geblieben und hat sie nie ohne diese Darlegung der Göttlichen 
Wahrheit gelassen. 
Eines der schönsten Symbole in eurer christlichen Religion, aber auch in anderen jetzt nicht mehr 
bekannten Religionen ist die Zeremonie der Kommunion mit dem Brot und dem Wein. Das Brot ist 
das Symbol für die Erde, das Symbol für das Erdenleben, wie auch für das Heilige Brot, das vom 
Himmel kommt, um nicht nur das physische Leben zu erhalten, sondern auch das Leben der Seele. 
Der Wein, der aus den Früchten gepresst wird, der Fruchtsaft und das dem Fruchtsaft zugefügte 
kristallklare Wasser führen zur Erfrischung, die der Geist braucht. Da haben wir die zwei alten 
Symbole, die ihr in eure Seele aufnehmen sollt. „Zur Erinnerung“, sagte Er, oder zumindest lauten 
die Worte bei eurer christlichen Kommunion „Zu meinem Gedächtnis“. Zum Gedächtnis an den 
Schöpfer und den Geist des Christos, den Geist des Christos, den Samen, der ins menschliche Herz 
gelegt wird. Dieser kann nur wachsen, wenn er ermutigt und genährt wird. Und eine der 
kraftvollsten Quellen der Ermutigung ist diese wahrhaftige, wahre geistige Kommunion. Ihr braucht 
dafür nicht unbedingt zu einem Priester einer herkömmlichen Kirche gehen; ihr könnt in eurem 
eigenen Heiligtum niederknien, in eurem innersten Sanktuarium. Falls du kein Sanktuarium 
zuhause hast, hast du doch immer das Heiligtum in deinem Herzen. Du kannst in diese Lodge 
kommen, um zu beten, oder in irgendein anderes irdisches, materielles Gebäude, aber denke immer 
daran, du musst immer deine Sinne für die äußeren Dinge verschließen und dann in dem Frieden 
und der Stille deines Geistes vor dem Altar in deinem Heiligtum des Licht niederknien, im 
Sanktuarium deines Herzens. Dort kommt Er mit Seinen dienenden Engeln auf jeden Fall. Sie 
kommen immer.  
Und Er bietet dir das Brot des Lebens an, die geistige Verwirklichung Seines ewigen Lebens und 
deines ewigen Lebens. Und Er bietet dir das Symbol des Gralskelchs an. Er mag schlicht sein, er 
mag sehr schön gestaltet sein – in jedem Fall enthält er das, was für dich lebenswichtig ist, für dein 
geistiges Leben, für deine Entwicklung, dein Wachstum und deine endgültige Befreiung von allen 
weltlichen Verflechtungen und Verstrickungen. Mein Kind, nimm dieses Brot, nimm diesen 
geistigen Wein in der Stille deines innersten Heiligtums.  
Und schau, deine Augen werden geöffnet für die Engelscharen. Die Gestalt des Anführers der 
himmlischen Heerscharen, des großen St. Michael auf einem weißen Pferd, strahlend vor Licht. Er 
kommt mit all den Engelskräften und den himmlischen Scharen und sie preisen, jubilieren und 
danken dem Schöpfer für die ganzen Früchte der Erde und des Himmels, und das, meine Kinder, ist 
eure letzte Einweihung, das Freiwerden für die Herrlichkeit des geistigen Lebens. Diese muss 
allerdings erworben werden durch ständiges Arbeiten am Selbst, am niederen Selbst, am 
fleischlichen Selbst. Dieser Himmel muss gewonnen werden, indem man die Schönheit der Liebe 
immerzu im menschlichen Leben nach außen bringt. Gebt Liebe. Gebt Liebe und akzeptiert die 
Liebe Gottes dadurch, dass ihr die Umstände akzeptiert, in die Er euch gestellt hat. Das ist nicht 
altmodisch. Glaubt mir, der Mensch muss sein Bestes geben in der Lage, in die ihn Gott gestellt hat. 
Das wurde in der Vergangenheit materiell ausgelegt. Wir möchten, dass ihr Kinder des Lichts das 
auf die rechte Weise auslegt. Wendet euch in jeder Situation, die euch begegnet, demütig an euren 
Vater-Mutter Gott und sagt: „Dein Wille geschehe, Herr, Du weißt, was gut ist für meine Seele. Ich 
bitte um Geduld, um auszuharren, bis meine Schulden gezahlt und meine Lektionen gelernt 
sind.“ Meine Kinder, dann senkt sich ein tiefer, wunderbarer Frieden über euch. Und diesem tiefen 
Frieden entspringt eine große Freude, eine überirdische Freude. Dann wisst ihr, dass ihr die Ernte 
eurer Mühen einbringt, denn Er und seine Engel heißen dich mit diesen Worten willkommen: „Gut 



gemacht, du guter, getreuer Diener. Genieße jetzt die Ernte deiner Mühe.“ 
Gott segne euch alle. Liebt Gott so wie Er euch zuerst geliebt hat. 
Brother Faithful: 
Ganz sicher war heute Abend eine große Kraft für den Frieden im menschlichen Herzen, für die 
Erleuchtung und für den Segen mit uns. 
 
 
Copyright © The White Eagle Lodge 1936 – 2022 
Übersetzung: Copyright © White Eagle Centre Deutschland e.V.  


